
Всеобъемлющий документ: Противоречия между
евангелическим и новозаветным христианством,

основанные исключительно на Библии.

Евангелическая церковь, как широкое современное движение в рамках протестантского
христианства, делает акцент на личном обращении, авторитете Библии, евангелизации
и зачастую консервативной интерпретации Писания. Заметно появившись в XX веке
благодаря пробуждениям, миссиям и ответам на модернизм, она ставит во главу угла
индивидуальный опыт веры, доктринальную чистоту и культурную вовлеченность.
Однако, если сравнивать её с семью церквями, упомянутыми в Откровении 2-3,
евангельская церковь наиболее близка к церкви в Лаодикии (Откровение 3:14-22).
Это сравнение основано исключительно на библейских описаниях, подчеркивающих
параллели в духовном состоянии и предостережениях.
Лаодикийская церковь изображена как «теплая, ни горячая, ни холодная» (Откровение
3:16), самодовольная и самоуверенная, заявляющая: «Я богат, я приобрел богатство
и ни в чем не нуждаюсь» (Откровение 3:17). Однако Иисус упрекает её, называя
«несчастной, жалкой, бедной, слепой и нагим», призывая её купить «золото, очищенное
огнём» (истинное духовное богатство), «белые одежды» (праведность) и «соль для глаз»
(проницательность). Это отражает потенциальные ловушки современного евангелизма:
сосредоточенность на материальном успехе, больших общинах и программном
росте, которые могут способствовать духовной вялости, самодостаточности вместо
зависимости от Христа и слепоте к более глубоким потребностям на фоне кажущегося
процветания. Подобно Лаодикии, евангелисты могут делать упор на внешнюю
активность (например, мероприятия, СМИ), рискуя при этом внутренней стагнацией,
вторя призыву Иисуса «быть усердными и покаяться» (Откровение 3:19) и открыть
дверь для тесного общения (Откровение 3:20). Это сравнение служит библейским
предостережением, а не осуждением, напоминая евангелистам о необходимости
прислушаться к призыву Нового Завета к пламенной, смиренной вере.
В документе рассматривается, как некоторые евангельские практики, структуры
и акценты расходятся с моделью ранней церкви, описанной в Новом Завете. Хотя
евангелизм стремится к соответствию Писанию, исторические и культурные изменения
внесли элементы, которые контрастируют с новозаветными моделями. Анализ
организован тематически, с подпунктами для ясности, и подкреплен прямыми
библейскими ссылками.

1. Церковное руководство и авторитет: иерархический
профессионализм против плюралистического, помазанного
Духом старейшинства.
В евангельских церквях часто используется иерархическая структура с одним главным
пастором, специалистами с семинарским образованием и оплачиваемым персоналом,

1



что создает разделение между духовенством и мирянами, где власть централизована.
• В Новом Завете отмечается, что Новый Завет пропагандирует совместное

руководство несколькими старейшинами (надзирателями) в каждой местной
церкви, избранными за характер и зрелость, а не за формальное образование или
титулы. В Послании к Титу 1:5 говорится: «Назначайте старейшин во всяком
городе», используя множественное число. В Деяниях 14:23 отмечается: «Они
назначили старейшин для них в каждой церкви». В 1 Тимофею 3:1-7 и Титу
1:6-9 подчеркиваются такие качества, как «безупречность», ведение домашнего
хозяйства и гостеприимство, без упоминания академических достижений. Эта
эгалитарная модель избегает господства над другими, как предупреждается в 1
Петра 5:3: «Не господствуйте над вверенными вам, но будьте примером для стада».

• Дальнейшее расхождение: Евангелисты могут возвышать известных пасторов
или деноминационные иерархии, что противоречит учению Иисуса в Евангелии от
Матфея 20:25-28: «Вы знаете, что господствующие над язычниками господствуют…
Но не вы. Напротив, кто хочет быть великим среди вас, тот должен быть вам
слугой».

• Вывод: это может привести к бесконтрольной власти, как это видно в критике
Нового Завета, например, в 3 Иоанна 9-10, где Диотреф доминирует и изгоняет
инакомыслящих.

2. Церковные собрания: богослужения, ориентированные
на результат, против интерактивного участия каждого
члена церкви.
Современное евангелическое богослужение часто напоминает концерт или лекцию, с
пассивной аудиторией, профессиональными музыкантами и заранее подготовленными
проповедями, что ограничивает спонтанное участие.

• В отличие от Нового Завета, собрания были интерактивными, все верующие
вносили свой вклад в назидание. В 1 Коринфянам 14:26 говорится: «Когда вы
собираетесь вместе, каждый из вас имеет гимн, или слово наставления, или
откровение, или говорение на языках, или истолкование; всё должно делаться
так, чтобы церковь созидалась». В Колоссянам 3:16 настоятельно рекомендуется:
«Пусть слово Христово обильно пребывает среди вас, когда вы учите и наставляете
друг друга со всей мудростью через псалмы, гимны и песни от Духа».

• Дальнейшее расхождение: Новый Завет включал диалоги и вопросы, как в Деяниях
20:7, где Павел «говорил и говорил» в формате дискуссии (греч.: dialegomai). Это
контрастирует с евангельской односторонней коммуникацией, перекликаясь с
осуждением Иисусом иерархических титулов в Матфее 23:8-10: «Но вы не должны
называться „Равви“, ибо у вас один Учитель, и все вы братья».

• Вывод: пассивный подход может подавлять духовные дары, в отличие от Послания
к Ефесянам 4:11-16, где говорится, что подготовленные святые совершают работу
служения для духовного роста общины.

2



3. Спасение и ученичество: индивидуалистический
подход к «молитве грешника» против общинного
крещения и непрерывной жизни.
Евангелики делают упор на сиюминутное личное решение или молитву о спасении,
часто оторванные от общества.

• В Новом Завете спасение включает в себя немедленное крещение и интеграцию
в тело. Деяния 2:38-41 связывают покаяние, крещение и принятие Духа с
присоединением новых верующих к общению (Деяния 2:42-47: «Они посвятили
себя учению апостолов и общению, преломлению хлеба и молитве… Все верующие
были вместе»). Римлянам 6:3-4 изображает крещение как единение со смертью и
воскресением Христа.

• Дальнейшее расхождение: Новый Завет подчеркивает важность постоянного
общинного ученичества, а не изолированных переживаний. Послание к Евреям
10:24-25 предостерегает от пренебрежения собраниями, а Послание к Галатам
6:2 повелевает нести бремя друг друга. Это противостоит евангелическому
индивидуализму, который может игнорировать ответственность, как в Послании
Иакова 5:16: «Исповедуйте грехи ваши друг перед другом и молитесь друг за
друга».

• Вывод: Сведение спасения к молитве игнорирует целостное преображение Нового
Завета, как сказано во 2 Коринфянам 5:17: «Кто во Христе, тот новое творение».

4. Духовные дары и роль Святого Духа: цессационизм
или ограничение против активного поиска и проявления.
Многие евангелисты ограничивают харизматические дары апостольской эпохой или
личным использованием, либо отрицают их дальнейшее существование.

• В Новом Завете дары предназначены для всех верующих и для постоянного
назидания. В 1 Коринфянам 12:4-11 перечислены различные дары (мудрость,
знание, вера, исцеление, чудеса, пророчество, говорение на языках) «для общего
блага». В 1 Коринфянам 14:1 содержится призыв: «Следуйте пути любви и
горячо желайте даров Духа, особенно пророчества», а в 14:39 добавляется: «Не
запрещайте говорить на языках». Пророчество, в частности, включает в себя
вдохновленное Духом откровение для укрепления, ободрения и утешения (1
Коринфянам 14:3), отличное от учения и открытое для спонтанного выражения на
собраниях (1 Коринфянам 14:29-30).

• Дальнейшее расхождение: Крещение Святым Духом представляет собой особое
наделение силой после обращения (Деяния 8:14-17; 19:1-6), что противоречит
евангелическому объединению обращения и наполнения Духом. Римлянам 12:6-8
призывает использовать дары соразмерно, а пророчество требует проницательности
(1 Фессалоникийцам 5:19-21: «Не угашайтеДуха. Не пренебрегайте пророчествами,
но испытывайте все их»).

• Вывод: подавление препятствует нормальному функционированию организма, что
противоречит призыву Нового Завета к каждому верующему стремиться к развитию
и использованию таких даров, как пророчество.

3



5. Вера и дела: чрезмерное акцентирование внимания
на «только вере» против целостной веры, демонстрируемой
делами.
Евангелисты, опираясь на теологию Реформации, часто отделяют веру от дел,
рассматривая последние лишь как доказательство.

• В Новом Завете контраст: Вера и дела неразделимы. В Послании Иакова 2:17-26
говорится: «Вера сама по себе, если не сопровождается делом, мертва… Человек
считается праведным по делам своим, а не по одной вере». В Евангелии от Матфея
7:21 предупреждается: «Не всякий, говорящий Мне: „Господи, Господи“, войдет в
Царствие Небесное, но тот, кто исполняет волю Отца Моего».

• Дальнейшее расхождение: Суд включает в себя и дела (Римлянам 2:6-8: Бог
«воздаст каждому по делам его»; Откровение 20:12-13: Судятся «по делам их»).
Это уравновешивает Послание к Ефесянам 2:8-10: Спасены благодатью за добрые
дела.

• Вывод: принижение значимости дел чревато антиномизмом, что противоречит
Иоанна 14:15: «Если любите Меня, соблюдайте Мои заповеди».

6. Библейская интерпретация и авторитет: строгая
непогрешимость против прогрессивного откровения,
сосредоточенного на Христе.
Евангелические христиане часто придерживаются принципа абсолютной непогрешимости
Писания, рассматривая Ветхий и Новый Заветы одинаково, не признавая исполнения
пророчеств в Новом Завете.

• В отличие от Нового Завета, Иисус постепенно переосмысливает Ветхий Завет. В
Евангелии от Матфея 5:17-48 исполняется закон, возвышая заповеди (например,
«Вы слышали, что сказано… но Я говорю вам»). В Послании к Евреям 7:18-19
прежнее постановление объявляется «слабым и бесполезным», и вводится лучшая
надежда.

• Дальнейшее расхождение: Новый Завет противопоставляет букву и дух (2
Коринфянам 3:6: «Буква убивает, а Дух животворит»). В Галатам 3:23-25 закон
рассматривается как страж до прихода Христа.

• Вывод: Игнорирование прогресса может привести к законничеству, что противоречит
Посланию к Колоссянам 2:16-17: Тени указывают на Христа.

7. Реакция на заблуждения и расколы: смена церквей
или раскол против терпеливого противостояния и
единства.
Евангелисты часто раскалываются или покидают свои ряды из-за разногласий, образуя
новые группы.

• ВНовом Завете контраст: внутренние проблемы решаются с терпением. Откровение
2-3 критикует несовершенные церкви, но призывает к покаянию внутри (например,

4



Фиатира терпит Иезавель, но получает похвалу за любовь). Иуда 3 призывает
бороться за веру, а 2 Тимофею 2:24-25 наставляет к мягкому исправлению.

• Дальнейшее расхождение: Единство имеет первостепенное значение (Иоанна
17:20-23: «Да будут они едины»). Ефесянам 4:3: «Старайтесь сохранять единство
Духа».

• Вывод: Фрагментация противоречит Филиппийцам 1:27: «Сражаясь как один за
веру».

8. Миссия и провозглашение Евангелия: акцент на
личном евангелизме против целостного продвижения
Царства Божьего.
Евангелисты отдают приоритет проповедям, направленным на спасение душ и
восхождение на небеса, часто пренебрегая социальной справедливостью.

• В Новом Завете Иисус всесторонне возвещает о Царстве Божьем (Марк 1:15:
«Царство Божие приблизилось»). В Евангелии от Луки 4:18-19 содержится благая
весть для бедных, освобождение узников и прозрение для слепых.

• Дальнейшие расхождения: Деяния 4:32-35 показывают экономическое распределение
благ, а Иакова 1:27 определяет религию как заботу о сиротах и вдовах.

• Вывод: Узкий фокус не учитывает Матфея 25:31-46: Суд по делам милосердия.

9. Богатство и процветание: принятие материализма
против предостережений против богатства.
Некоторые евангелисты придерживаются теологии процветания или комфорта в
богатстве.

• В Новом Завете Иисус предупреждает об опасностях богатства (Матфея 19:23-24:
Трудно богатым войти в Царство Небесное; 1 Тимофею 6:9-10: Любовь к деньгам –
корень зла).

• Дальнейшее расхождение: Деяния 2:44-45: Верующие продавали имущество,
чтобы помочь нуждающимся.

• Вывод: Самодовольство перекликается с самодостаточностьюЛаодикии (Откровение
3:17).

10. Эсхатология последних времен: акцент на восхищении
до Великой скорби против выносливости во время
Великой скорби.
Евангелисты часто учат избегать бедствий.

• В Новом Завете контраст: Верующие переносят испытания (Матфея 24:29-31:
Собрание после скорби; Откровение 7:14: Святые после великой скорби).

• Дальнейшее расхождение: 2 Фессалоникийцам 2:1-3: Никаких собраний до
отступничества и до появления беззакония.

5



• Вывод: Эскапизм отбивает желание проявлять настойчивость (Иакова 1:12).

11. Политическое участие: Союз с властью против
отделения от королевства
Евангелисты могут стремиться к политическому влиянию.

• В Новом Завете контраст: Царство Иисуса «не от мира сего» (Иоанна 18:36). В
Послании к Римлянам 13:1-7 говорится о подчинении властям, но при этом ставит
Бога на первое место (Деяния 5:29).

• Дальнейшее расхождение: 2 Коринфянам 6:14-17: Не вступать в союз с неверующими.
• Вывод: Компромисс чреват идолопоклонством (предупреждения из Откровения

13).
В этом переработанном документе подчеркиваются приоритеты Нового Завета: община,
зависимость от Духа (включая уточненные пророческие дары) и целостное послушание,
призывая к размышлению для достижения соответствия.

6


	1. Церковное руководство и авторитет: иерархический профессионализм против плюралистического, помазанного Духом старейшинства.
	2. Церковные собрания: богослужения, ориентированные на результат, против интерактивного участия каждого члена церкви.
	3. Спасение и ученичество: индивидуалистический подход к «молитве грешника» против общинного крещения и непрерывной жизни.
	4. Духовные дары и роль Святого Духа: цессационизм или ограничение против активного поиска и проявления.
	5. Вера и дела: чрезмерное акцентирование внимания на «только вере» против целостной веры, демонстрируемой делами.
	6. Библейская интерпретация и авторитет: строгая непогрешимость против прогрессивного откровения, сосредоточенного на Христе.
	7. Реакция на заблуждения и расколы: смена церквей или раскол против терпеливого противостояния и единства.
	8. Миссия и провозглашение Евангелия: акцент на личном евангелизме против целостного продвижения Царства Божьего.
	9. Богатство и процветание: принятие материализма против предостережений против богатства.
	10. Эсхатология последних времен: акцент на восхищении до Великой скорби против выносливости во время Великой скорби.
	11. Политическое участие: Союз с властью против отделения от королевства

