
從新約基督教視角對現代猶太教進行全面批判

本文彙編並綜合分析了現代（拉比）猶太教（以《密釋納》、《塔木德》及後世拉比著作為代
表）與新約基督教（以《聖經》為代表）之間的主要矛盾。此外，本文也著重指出拉比傳
統內部的偏差、過度解讀和明顯不一致之處。現代猶太教指的是第二聖殿時期之後（公元
70 年後）的拉比猶太教，它將口傳律法（約公元 200 年編纂於《密釋納》，約公元 500
年擴展於《革馬拉》/《塔木德》）與成文律法並列，奉為神聖且具有約束力的律法。

本分析僅依據所提及的經文和文本，著重指出其中不可調和的差異和潛在缺陷。儘管猶太
學者提出了多種解釋來解決這些問題（例如，透過皮爾普爾（pilpul）、脈絡化或塔木德辯
論的辯證性質），但本批判採用新約視角，將拉比的發展視為否定上帝聖言、否定已實現
的彌賽亞耶穌、並以律法主義取代恩典的人類傳統。

1. 拉比猶太教與新約之間的核心矛盾

這些觀點揭示了拉比教義與新約教義之間的根本分歧，拉比教義直接與新約教義相矛盾
或對其進行重新詮釋，常常將耶穌及其追隨者描繪成異端或宗派分子。從基督教的角度來
看，拉比猶太教是對基督之後的一種否定，它改變了以耶穌為神聖彌賽亞和最終贖罪者的
聖經啟示。

彌賽亞的身份和角色

• 新約聖經：「他（耶穌）對他們說：『你們說我是誰？』西門彼得回答說：『你是基督，
是永生神的兒子。』」（太 16:15-16）

• 耶穌首先應驗了受苦僕人的預言（以賽亞書 53 章），然後死而復活，將來又將以
君王的身份再來（啟 19:11-16）。「這位耶穌是你們匠人所棄的石頭，已成了房角
石。」（使徒行傳 4:11，引用詩篇 118:22）

1



• 拉比猶太教（《塔木德》/《密釋納》）：彌賽亞必須在一次降臨中重建聖殿，召集所有
流亡者，建立世界和平，並在全球範圍內強制執行律法（邁蒙尼德的十三條原則，源
自《桑赫德林》99a）。由於耶穌沒有公開履行這些義務，他不可能成為彌賽亞。《桑
赫德林》98a 描述了兩位可能的彌賽亞：大衛之子彌賽亞（君王）或約瑟之子彌賽
亞（受苦後被殺），但在那位凱旋的彌賽亞到來之前，時代仍將充滿苦難。《桑赫德
林》43a 因耶穌施行巫術和誤導以色列而被處死。

• 矛盾：新約宣稱耶穌是已經完成的彌賽亞，他透過受苦贖罪（第一次降臨），並將再
次降臨統治；拉比猶太教拒絕這種「兩次降臨」的模式，等待一位純粹的人類政治拯
救者，並詛咒「耶穌」是假先知。

彌賽亞的神性和子性

• 新約聖經：「太初有道，道與神同在，道就是神⋯道成了肉身。」（約翰福音
1:1,14）「多馬回答說：『我的主！我的神！』」（約翰福音 20:28）耶穌接受人們敬拜
他，因為他是道成肉身的神。

• 拉比猶太教：嚴格的一神論禁止任何化身或神子關係。《申命記》6:4（示瑪篇）的
解釋排除了任何複數形式。任何聲稱人是神的說法都被視為偶像崇拜（avodah
zarah）。《塔木德》中的一些段落嘲諷童貞女懷孕（《安息日》104b：耶穌是通姦婦
所生），並詛咒基督徒是偶像崇拜者（ovdei avodah zarah）。

• 矛盾：新約肯定了彌賽亞的神性（在以賽亞書 9:6中預言為「全能的神」），而拉比猶
太教則譴責這是褻瀆神明，甚至追溯性地對這種說法處以死刑（《桑赫德林》43a）。

耶穌受難、復活與贖罪

• 新約聖經：「基督照聖經所說，為我們的罪死了⋯而且埋葬了，⋯第三天復活了。」（哥
林多前書 15:3-4）「若不流血，罪就不得赦免。」（希伯來書 9:22）耶穌是最終的獻
祭：「他只顯現一次⋯把自己獻為祭，好除掉罪。

• 拉比猶太教：否認耶穌的釘十字架是贖罪或彌賽亞式的。塔木德（《桑赫德林》43a）
聲稱耶穌在逾越節前夕因行巫術而被石頭砸死後又被吊死，並未復活。聖殿被毀後
的贖罪只能透過悔改、祈禱和愛德來實現（《約瑪》86b：「悔改可以贖清一切罪
過」；《貝拉霍特》26b：祈禱取代了獻祭，並引用何西阿書 14:3「我們嘴唇的牛」）。

2



• 矛盾：新約宣稱耶穌的血是永恆的贖罪，結束了聖殿儀式的必要性；拉比猶太教拒
絕接受他的死亡/復活，並聲稱無需流血也能贖罪，使基督的犧牲「變得沒有必要」。

救贖：恩典與靠行為得救

• 新約聖經：「你們得救是本乎恩，也因著信⋯⋯不是出於行為，免得有人自誇。」（弗
2:8-9）「亞伯拉罕信神，這就算為他的義。」（羅馬書 4:3，引自創世記 15:6）

• 拉比猶太教：救贖/來世的福分取決於透過遵守誡命、懺悔和善行勝過惡行而獲得的
功德（《米示拿·桑赫德林》10:1：“所有以色列人都享有來世的福分”，除了某些罪
人）。審判日的公義天秤（《基杜辛》39b；《新年》16b-17a）。

• 矛盾：新約教導我們因信基督已完成的救贖工作而得救；拉比猶太教強調人的努力
和遵守律法，實際上否定了恩典。

口傳律法和拉比傳統的權威

• 新約（聖經）：耶穌譴責凌駕於聖經之上的傳統：「你們用你們所傳的傳統廢掉了神
的道。」（馬可福音 7:13）「你們文士和法利賽人有禍了⋯⋯那律法上更重要的事，就
是公義、憐憫、信實，你們倒忽略了。」（馬太福音 23:23）

• 拉比猶太教：口傳律法是神聖的，與成文律法一同在西乃山賜予摩西，並且永遠有
效（《米示拿·皮爾凱·阿沃特》1:1：「摩西從西乃山領受律法，並將其傳給約書亞⋯⋯
傳給大會的眾人」）。拉比的裁決甚至可以凌駕於律法之上（《巴瓦·梅齊亞》59b：巴
特·科爾被多數票否決；上帝微笑著說：「我的兒子們戰勝了我」）。

• 矛盾之處：新約揭露人類傳統是沉重的附加物；拉比猶太教卻將它們提升到神聖的
地位，直接違反了申命記 4:2（「你們不可加添我所吩咐你們的話」）。

2. 拉比傳統中的偏差、過度解讀和明顯矛盾之處

這些經文突顯了拉比文獻中一些看似與成文律法相矛盾、將人的權威凌駕於上帝之上，或
存在未解之謎的地方。拉比學者透過辯證法或「兩者都是永生上帝的話語」來解決這些問
題，但從聖經的角度來看，這些經文卻暴露出人為的痕跡。

3



將拉比權威置於上帝和律法之上

• 律法書：「我所吩咐你們的話，你們不可加添，也不可刪減。」（申命記 4:2）「當以教
訓和見證為準！他們若不按這話所說，就沒有光。」（以賽亞書 8:20）

•《塔木德》：巴瓦·梅齊亞 59b記載了拉比·埃利澤的奇蹟（角豆樹被連根拔起，牆壁彎
曲），這些奇蹟得到了天上的聲音的證實，然而拉比·約書亞宣稱“這不在天上”（申
命記 30:12），多數人的意見們佔了上風，上帝笑了：“我的孩子們打敗了我的孩子
們。”

• 偏離正道：拉比凌駕於神聖的跡象和律法之上，聲稱擁有上帝所不容的權威——從聖
經的角度來看是褻瀆神明的。

金錢補償與實際報復

•《妥拉》：「以眼還眼，以牙還牙。」（出 21:24；利 24:20；申 19:21）

•《塔木德》：僅解釋為金錢賠償（《巴瓦·卡瑪》83b-84a），絕非字面上的身體報復。

• 偏離：直接弱化了妥拉的明確措辭，被卡拉派和基督教徒指責為否定了經文。

聖殿之後的無血贖罪

• 律法書：「因為活物的生命是在血中⋯血裡有贖罪的力量。」（利 17:11）

• 塔木德：聖殿之後，「懺悔可以贖罪」（Yoma 86b）；義人的死亡可以贖罪（Moed
Katan 28a）；愛德和苦難可以贖罪。

• 偏離之處：與《妥拉》堅持的血的教義相矛盾，而《新約》在基督身上實現了這一教
義。

塔木德對耶穌（Yeshu）的論述

• 承認歷史上的耶穌行過神蹟，但歸因於巫術（《桑赫德林》43a；107b），聲稱因誤
導以色列而被處決，並描述了在沸騰的糞便中受罰（《吉廷》57a）。

• 偏離：雖然含蓄地承認耶穌的存在和神蹟，但否認其神聖起源，這與它自己對真先
知的標準相矛盾（申命記 13、18）。

4



未解決的爭論和矛盾

• 希勒爾學派和沙邁學派在數百條律法上存在分歧，兩者都被稱為“永生上帝的話
語”，但其中一條佔了上風（Eruvin 13b）——神聖的真理怎麼會自相矛盾呢？

• 彌賽亞降臨的時間：有人說是固定的，也有人說是取決於功德（《聖殿憲章》
97b-98a）。

• 這些矛盾顯示這是人類的推測，而不是神聖的啟示。

其他例子：凌駕於成文律法之上的特定拉比律法。

這些拉比法令（takkanot）出於實際或經濟原因，明確地繞過或廢除了明確的《妥拉》誡
命：

• 休假年債務減免

– 律法書：「每逢七年期滿，你們要頒布豁免令⋯凡債主都要豁免他所借的
債。」（申 15:1-3）

– 拉比：希勒爾的《Prosbul》將債務移交給法院，允許追討（《Mishnah Sheviit》
10:3；《Gittin》36a）。

• 繼續遵守安息日

– 律法：不可負重擔（耶 17:21-22；出 16:29）。

– 拉比：Eruv 創造了虛構的私人領域（Mishnah Eruvin）。

• 逾越節期間去除酵母

–《律法書》：「你們要從你們的家中除去酵。」（出 12:15）

– 拉比教義：將發酵食品「出售」給非猶太人是一種法律虛構。

• 死刑變得不切實際

– 律法：悖逆的兒子、違反安息日等行為將被處死。（申 21:18-21；出 31:14）

–《塔木德》：條件如此嚴苛，以至於「從未發生過」（《桑赫德林》71a）。

• 安息日點火

–《律法書》：「安息日不可生火⋯」（出 35:3）

5



– 拉比規定：允許預先點燃蠟燭和取暖（區分勞動類型）。

這些凌駕於上帝之上的行為反映了耶穌的指責：「你們用你們的傳統廢掉了上帝的話
語。」（馬可福音 7:13；參考馬可福音 7:9-13 中的獻祭誓言）。

3. 整體評論：神學與邏輯意義

拉比猶太教的出現，是拒絕耶穌和聖殿被毀（耶穌曾預言過，見馬太福音 24:2）之後的
一種生存機制。它透過推崇口傳律法和人的功德，建立了一套被耶穌和保羅譴責為律法主
義束縛的體系（馬太福音 23章；加拉太書 3:10-11）。從邏輯上講，如果《塔木德》一方
面肯定先前的經文，另一方面又重新詮釋這些經文，將耶穌排除在外，同時又承認他的神
蹟（將其視為巫術），那麼它就是在作偽證。這種內在的越權行為——例如拉比們「戰勝」
上帝——與聖經永恆不變的真理形成鮮明對比：「耶穌昨日、今日、一直到永遠，是一樣
的。」（希伯來書 13:8）。這使得拉比領袖們如同耶穌警告過的“瞎眼的嚮導”，將以色列
人引離摩西和先知們預言的真彌賽亞。

4. 假設：根據耶穌在聖經中對法利賽人/文士所說的話，他可能會
對現代猶太教拉比說什麼？

「你們這些毒蛇的種類，你們怎能逃過地獄的刑罰呢？」（太 23:33）

「你們這假冒為善的文士和法利賽人有禍了！因為你們把天國的門關了，不給別人⋯⋯你
們使人作地獄之子，比你們自己還加倍。」（馬太福音 23:13-15）

「你們離棄神的誡命，卻拘守人的傳統⋯⋯你們為了確立自己的傳統，竟巧妙地廢棄神的
誡命！」（馬可福音 7:8-9,13）

「以賽亞說得對⋯『這百姓用嘴唇尊敬我，心卻遠離我；他們敬拜我也是枉然，因為他們將
人的吩咐當作道理教導人。』」（馬太福音 15:7-9）

「若不藉著我，就沒有人能到父那裡去。」（約翰福音 14:6）

「你們查考聖經，因為你們以為其中有永生；給我作見證的就是這經；然而你們不肯到我
這裡來得生命。」（約翰福音 5:39-40）

「凡勞苦擔重擔的人，可以到我這裡來，我就使你們得安息。」（太 11:28）

6



5. 假設：根據聖經經文，使徒們可能會對現代猶太教拉比說些什
麼？

保羅（原法利賽人）：

弟兄們，我心裡所願的，向神所求的，是願他們得救。我可以為他們作見證，他們對神
有熱心，但不是按著真知識。因為他們不明白神的義，想要立自己的義，就不服神的義
了。（羅 10:1-3）

「那麼，我們該說什麼呢？外邦人⋯⋯得了義⋯⋯但以色列人⋯⋯卻沒有得著⋯⋯因為他
們不是憑著信心追求義，而是憑著行為追求義。」（羅馬書 9:30-32）

「你們這些愚昧的加拉太人啊！誰迷惑了你們呢？⋯⋯你們領受聖靈，是因行律法呢？還
是因信聽道呢？」（加拉太書 3:1-2）

「你們若接受割禮（或稱拉比的功德），基督就與你們無益了⋯⋯你們這些想靠律法稱義的
人，是與基督隔絕了。」（加拉太書 5:2-4）

彼得：

「凡信祂（耶穌）的人，就從摩西律法所不能使你們得釋放的一切罪中得釋放。」（使徒行傳
13:39，對猶太人說）

約翰：

「誰是說謊的呢？不是那不認耶穌為基督的嗎？這就是敵基督的，祂不認父與子。」（約翰
一書 2:22）

裘德：

「有些人偷偷混了進來⋯⋯他們是不敬虔的人，把我們神的恩典變為放縱情慾的機會，並
且否認我們獨一的主宰和主耶穌基督。」（猶大書 4）

使徒們——其中許多人以前是遵守律法的猶太人——會把拉比們拒絕耶穌的贖罪和推崇口
傳律法視為他們所逃脫的靠行為稱義的詛咒。

7



6. 假設：根據聖經經文，舊約先知可能會對現代猶太拉比說些什
麼？

摩西：

「我所吩咐你們的話，你們不可加添，也不可刪減。」（申 4:2）

「我必從他們弟兄中給他們興起一位先知像你 [摩西]⋯⋯凡不聽從我奉我名所說的話的人，
我必親自追究他的責任。」（申命記 18:18-19——應驗在耶穌身上，使徒行傳 3:22-23）

以賽亞書：

「因有一嬰孩為我們而生⋯全能的神，永在的父。」（以賽亞書 9:6）

「祂為我們的過犯受害⋯耶和華使我們眾人的罪孽都歸在祂身上。」（以賽亞書 53:5-6——
拉比的重新詮釋，因為新約拒絕了以色列）

耶利米：

「看哪，日子將到⋯⋯我必另立新約⋯⋯不像我與他們列祖所立的約。」（耶利米書
31:31-32——在基督的寶血中應驗，希伯來書 8:8-13）

「先知們奉我的名說謊⋯他們憑自己的意念說出異象。」（耶利米書 23:16,25）

瑪拉基（舊約聖經最後一位先知）：

「你們當記念我僕人摩西的律法⋯看哪，在耶和華大而可畏的日子以前，我必差遣先知以
利亞到你們那裡去。」（瑪拉基書 4:4-5——應驗在施洗約翰身上，馬太福音 11:14）

大衛：

「耶和華對我主說：『你坐在我的右邊⋯』」（詩篇 110:1——耶穌將此應用在自己身上，馬
太福音 22:41-46）

「當親吻子，免得他發怒⋯⋯凡投靠他的，都是有福的。」（詩篇 2:12）

先知們認為，拉比們對律法的增添、對彌賽亞預言的重新解釋以及對受苦的神聖僕人的拒
絕，都是摩西和耶利米所譴責的欺騙——增添律法的內容，像摩西一樣拒絕先知（耶穌），
並破壞上帝發誓永不改變的永恆盟約（詩篇 89:34；105:8-10）。

這份經過修訂的文件呈現了更完整的聖經篇章——從摩西和先知到耶穌和他的使徒——
共同反對任何貶低永恆彌賽亞、以人的傳統取代神聖恩典、並否定基石的體系。「耶穌

8



基督昨日、今日、一直到永遠，是一樣的。你們不要被各樣異端邪說誘惑。」（希伯來書
13:8-9）

9


	1. 拉比猶太教與新約之間的核心矛盾
	彌賽亞的身份和角色
	彌賽亞的神性和子性
	耶穌受難、復活與贖罪
	救贖：恩典與靠行為得救
	口傳律法和拉比傳統的權威

	2. 拉比傳統中的偏差、過度解讀和明顯矛盾之處
	將拉比權威置於上帝和律法之上
	金錢補償與實際報復
	聖殿之後的無血贖罪
	塔木德對耶穌（Yeshu）的論述
	未解決的爭論和矛盾
	其他例子：凌駕於成文律法之上的特定拉比律法。

	3. 整體評論：神學與邏輯意義
	4. 假設：根據耶穌在聖經中對法利賽人/文士所說的話，他可能會對現代猶太教拉比說什麼？
	5. 假設：根據聖經經文，使徒們可能會對現代猶太教拉比說些什麼？
	6. 假設：根據聖經經文，舊約先知可能會對現代猶太拉比說些什麼？

