
东正教与新约基督教之间的矛盾
介绍

《启示录》第二章和第三章收录了耶稣基督写给小亚细亚七个教会的信，每封信既是历史
性的致辞，也是对不同时期教会状况的象征性预表。其中，别迦摩教会（启示录 2:12-17）
常被末世论解读为基督教的一个阶段，其特点是在遭受迫害的情况下仍保持忠诚，但却因
世俗联盟而有所妥协——具体而言，他们坚持的教义被比作巴兰的教义（导致偶像崇拜和
不道德的行为）以及尼哥拉党的教义（教士等级凌驾于信徒之上）。历史上，别迦摩曾是帝
国崇拜的中心，“撒旦的宝座”可能指的是宙斯的祭坛或对罗马皇帝的崇拜，象征着国家权
力的纠葛。将此应用于东正教（基于先前运用现代教义的分析重新评估），它凸显了人们对
东正教的担忧：一方面，人们赞赏其对古老信仰的保存；另一方面，人们又认为东正教偏
离了新约的纯正性，例如与国家权力的融合（拜占庭凯撒教皇主义）、等级制度以及现代的
种种妥协，如避孕和离婚，这些都被视为类似于巴兰教义的道德妥协。这封信赞扬人们要
坚守基督之名，同时谴责对误导性教义的容忍，呼吁人们悔改，并承诺赐予得胜者隐藏的
吗哪。这种类型学强调了教义警醒的主题，与对东正教历史上与帝国和圣经之外的因素的
批判相一致。

“东正教”一词指的是东正教会，其根源可追溯至早期基督教社群，并声称通过传统、礼仪
和教义与使徒保持着不间断的传承。“新约基督教”一词在此语境中通常指的是一种完全
基于《圣经》的基督教形式，不包含后来发展而来的正式圣礼或敬拜仪式等。批评者认为，
某些东正教的信仰和实践与《新约》关于权威、救赎、敬拜和人性的教导相矛盾。然而，东
正教神学家和护教士则坚持认为，他们的教义完全符合《圣经》，并以使徒传统和教父（如
亚他那修、大巴西勒和大马士革的约翰等早期基督教领袖）的著作为依据进行解读。

以下我们根据《圣经》和东正教教父的著作，概述了主要的所谓矛盾之处。这些矛盾基于
常见的批评和东正教的反驳。需要注意的是，教父的著作是东正教的基石，因此常被用来
支持东正教的立场，尽管不同的解读各有不同。我们尽可能地以原始资料为依据，并兼顾
正反两方的观点，以求平衡。

1



1. 传统权威与唯独圣经的权威之争

• 所谓矛盾（批评者观点）：东正教将“圣传”（包括大公会议、教父著作、礼仪和圣像）
提升到与圣经同等的权威地位，批评者认为这否定了圣经的至高无上地位，并导致
人为教义的出现。这与新约圣经对圣经的描述相矛盾，新约圣经将圣经描述为完备
且由神所默示，无需其他绝对无误的来源。例如，《提摩太后书》3:16-17 写道：“圣
经都是神所默示的，于教训、督责、使人归正、教导人学义都是有益的，叫属神的人
得以完全，预备行各样的善事。”批评者认为这使得圣经以外的传统变得不必要，这
与耶稣斥责法利赛人将传统置于神的话语之上的言论相呼应（马可福音 7:13：“你
们用你们所传的传统废了神的道。”）。

• 东正教的反驳：传统并非与圣经分离或凌驾于圣经之上，而是包含圣经，因为圣经本
身就命令信徒持守口头和书面的使徒教导。《帖撒罗尼迦后书》2:15 教导说：“你们
要站立得稳，凡我们所传给你们的，无论是口传的，是书信上的，都要持守。”像大
巴西勒（约公元 330-379 年）这样的教父在《论圣灵》（第 27 章）中肯定了未成
文的传统（例如，十字架的记号）与圣经具有同等的使徒权威，并认为这些传统被传
承下来是为了防止教义的腐败。东正教的文献强调，教会是通过传统（例如，通过公
元 397 年的迦太基会议等）编纂新约正典的，因此拒绝传统会削弱圣经自身的权威。
他们认为，仅仅强调圣经会导致释经混乱，因为脱离教会的语境，圣经本身并不能自
我解释。

2. 救恩是协同作用（与恩典合作）还是单凭信心？

• 所谓矛盾（批评者观点）：东正教教导救赎是一个人与上帝恩典合作的过程（协同作
用），包括圣礼和苦修等行为，最终达到“神化”（成神，即变得像上帝一样）。这被认
为与新约强调的唯独因信称义、不靠行为的救赎相矛盾。以弗所书 2:8-9 宣告：“你
们得救是本乎恩，也因着信；这并不是出于自己，乃是神所赐的；也不是出于行为，
免得有人自夸。”批评者指出罗马书 3:28（“人称义是因着信，不在乎遵行律法”），
并认为东正教混淆了称义（瞬间宣告义）和成圣（持续成长），认为人的努力反而可
能使灵魂走向沉沦。

• 东正教的反驳：救恩是出于恩典，但信心是积极主动且与神合作的，因为圣经将信心
与行为融为一体，并不分离。雅各书 2:24说：“可见，人称义是因着行为，不是单因
着信心。”第 26节又说：“身体没有灵魂是死的，信心没有行为也是死的。”教父如亚

2



他那修（约公元 296-373 年）在《论道成肉身》中将神化描述为人类通过基督的道
成肉身而获得的复兴，并非靠功德得来，而是参与神圣的生命（彼得后书 1:4：“使
你们有份于神的性情”）。东正教澄清，行为是恩典的果实，而非功德，并引用腓立比
书 2:12-13（“当恐惧战兢地作成你们得救的工夫，因为是神在你们心里运行”）来
表明神人之间的协同作用。他们认为，“唯独信心”忽略了圣经的全部见证，并有反
律主义（不守律法）的风险。

3. 对圣像和圣人的崇敬与禁止偶像崇拜

• 所谓矛盾（批评者观点）：东正教的一些做法，例如向圣徒和圣母玛利亚的圣像鞠躬、
亲吻或祈祷，被视为偶像崇拜或膜拜，这与新约圣经中没有此类做法以及旧约圣经禁
止偶像崇拜的诫命相矛盾。《出埃及记》20:4-5（在新约圣经中被引用）警告说：“不
可为自己雕刻偶像⋯⋯不可跪拜那些像，也不可事奉它们。”批评者指出，新约圣经
中没有先例允许以圣徒作为代祷者，并引用《提摩太前书》2:5：“因为只有一位神，
在神和人之间也只有一位中保，乃是降世为人的基督耶稣。”

• 东正教的反驳：敬礼（dulia）是尊崇圣徒，视他们为基督身体的同工，这与专供上
帝的崇拜（latria）截然不同；圣像乃是通往神圣的窗口，而非偶像。《圣经》中描绘
了敬礼的场景，例如启示录 5:8（长老们献上圣徒的祷告）和希伯来书 12:1（如云
彩般的见证人）。教父大马士革的约翰（约公元 675-749 年）在其著作《论神圣的
形象》中，以道成肉身为由，捍卫圣像，反对圣像破坏运动：既然上帝在基督里显现
（约翰福音 1:14），描绘祂便是尊崇祂人性的真实。东正教指出旧约中的先例，例如约
柜上的基路伯（出埃及记 25:18-22），并认为新约是成全而非废除了这种象征意义。
向圣徒祈祷意味着请求他们的代祷，就像在世俗的请求中一样（雅各书 5:16：“要彼
此代祷”）。

4. 关于原罪和人性的观点

• 所谓矛盾（批评者观点）：东正教教导“原罪”（人类从亚当那里继承了必死的命运和
犯罪的倾向，但并非继承了个人罪责），否定了全然堕落或归罪论。这被认为淡化了
新约对人类奴役的描述，削弱了基督赎罪的必要性。《罗马书》5:12,18 指出：“罪是
从一人入了世界，死又是从罪来的⋯⋯因一次的过犯，众人就都被定罪。”

3



• 东正教的反驳：堕落带来了死亡和败坏，但罪责是个人性的（以西结书 18:20：“犯
罪的，他必死亡”）。教父爱任纽（约公元 130-202 年）在《驳异端》中将亚当的罪
描述为使人类软弱，而非自动的永罚，并强调基督的救赎是为了医治这种软弱。东正
教引用诗篇 51:5（“我生来是有罪的”）来表达诗意的罪责，而非教义上的罪责，并
认为他们的观点与新约呼吁悔改的教导相符，并不预设人人从出生就被普遍定罪。

5. 圣事（例如，圣餐礼和告解圣事）的本质性与象征性

• 所谓矛盾（批评者观点）：东正教认为圣餐是基督真实的身体和宝血（反复的献祭纪
念），并要求信徒向神父告解才能获得赦免，这与新约中一次性献祭和直接与神沟通
的教义相矛盾。《希伯来书》10:10,14：“我们凭耶稣基督一次献上他的身体，就得
以成圣⋯⋯他一次献祭，便叫那些得以成圣的人永远完全。”《约翰一书》1:9 应许信
徒可以直接向神告解。

• 东正教的反驳：圣餐是参与基督永恒的献祭（希伯来书 13:8：“耶稣基督昨日、今
日、一直到永远，是一样的”），而非重复献祭，正如约翰福音 6:53-56 所说：“你
们若不吃人子的肉，不喝人子的血，就没有生命在你们里面。”安提阿的伊格内修斯
（约公元 35-107 年）在《致士每拿人的信》中称之为“永生的灵药”。向神父告解应
验了雅各书 5:16 和约翰福音 20:23（基督赋予使徒赦罪的权柄）。东正教认为圣礼
是充满恩典的，而非象征性的，这与早期教会的实践相符。

6. 圣经正典（包括次经）

• 所谓矛盾（批评者观点）：东正教圣经包含《多比传》和《玛喀比书》（在某些观点中
被视为次经）等书卷，这些书卷在新约圣经中并未被引用为权威，并且包含一些所谓
的教义错误（例如，《玛喀比二书》第 12 章中为亡者祈祷的内容）。这使得正典的范
围超出了耶稣所使用的希伯来圣经，与新约圣经隐含的 39 卷旧约圣经相矛盾。

• 东正教的反驳：七十士译本（希腊文旧约，包括这些书卷）曾被耶稣和使徒使用（例
如，希伯来书 11:35 引用了玛喀比二书 7 章）。教父如亚他那修在其第 39 封节日
信函（公元 367 年）中列举了这些书卷，认为它们具有教益，并且教会会议也肯定
了它们。东正教认为移除这些书卷是一种创新，而且这些书卷支持代祷等教义（与启
示录 8:3-4 一致）。

4



总而言之，这些“矛盾”往往源于不同的诠释学：强调唯独圣经的观点优先考虑个人解读，
而东正教则强调由教父和圣灵引导的社群传统。东正教认为他们的实践体现了新约基督教
的精髓，而批评者则认为这是后使徒时代的增补。若要深入探究，可参考《爱智集》（教父
著作集）等原始文献。在东正教语境下，历史研究可以通过考察第二圣殿时期的犹太教和
早期教会的实践来阐明这些矛盾。

5


	1. 传统权威与唯独圣经的权威之争
	2. 救恩是协同作用（与恩典合作）还是单凭信心？
	3. 对圣像和圣人的崇敬与禁止偶像崇拜
	4. 关于原罪和人性的观点
	5. 圣事（例如，圣餐礼和告解圣事）的本质性与象征性
	6. 圣经正典（包括次经）

